
Page 1 sur 2 Baptême du Seigneur – A - 2026 

BAPTÊME DU SEIGNEUR – ANNÉE A 
(Isaïe 42, 1…7 ; Actes 10, 34-38 ; Matthieu 3, 13-17) 

(Extrait du Pape François - Angélus - 2023) 
par l’abbé Charles Fillion 

11 janvier 2026 
 
Frères et sœurs, l’Évangile nous présente une scène étonnante. C’est la première 
fois que Jésus apparaît en public après sa vie cachée à Nazareth. Il arrive sur la rive 
du Jourdain pour être baptisé par Jean (Mt 3, 13-17). Il s’agissait d’un rite par 
lequel les gens se repentaient et s’engageaient à se convertir. Un hymne liturgique 
dit que les gens allaient se faire baptiser avec « l’âme et les pieds nus » — c’est-à-
dire avec humilité et le cœur transparent.  
 
Mais en voyant Jésus se mêler aux pécheurs, on est étonné et on se demande: 
pourquoi Jésus a-t-il fait ce choix. Lui, qui est le Saint de Dieu, le Fils de Dieu sans 
péché, pourquoi a-t-il fait ce choix? Nous trouvons la réponse dans les paroles de 
Jésus à Jean : « Laisse faire pour le moment, car il convient que nous 
accomplissions ainsi toute justice » (v. 15). Accomplir toute justice: qu’est-ce que 
cela signifie ? En se faisant baptiser, Jésus nous révèle la justice de Dieu, qu’il est 
venu apporter au monde.  
 
Nous avons souvent une idée étroite de la justice et nous pensons qu’elle signifie: 
celui qui fait le mal paie et répond ainsi au mal qu’il a fait. Mais la justice de Dieu, 
comme l’enseigne la Bible, est bien plus grande : elle n’a pas pour but la 
condamnation du coupable, mais son salut et sa renaissance, pour le rendre juste : 
d’injuste à juste. C’est une justice qui vient de l’amour, du plus profond de la 
compassion et de la miséricorde qui sont au cœur même de Dieu, le Père qui est 
touché lorsque nous sommes opprimés par le mal et que nous tombons sous le 
poids des péchés et des fragilités.  
 
La justice de Dieu n’a pas pour but de distribuer des punitions et des châtiments 
mais, comme l’affirme l’apôtre Paul, elle consiste à nous rendre justes, nous, ses 
enfants (cf. Rm 3, 22-31), nous libérant des pièges du mal, nous guérissant, nous 
relevant. Le Seigneur n’est jamais prêt à nous punir. Il tend la main pour nous aider 
à nous relever. Ainsi, nous comprenons que, sur les rives du Jourdain, Jésus nous 
révèle le sens de sa mission : Il est venu accomplir la justice divine, qui est de 
sauver les pécheurs ; il est venu prendre sur ses propres épaules le péché du monde 
et descendre dans les eaux de la mort, pour nous sauver et nous empêcher de nous 
noyer.  
 
Il nous montre aujourd’hui que la véritable justice de Dieu est la miséricorde qui 
sauve. Dieu est miséricorde, parce que sa justice est précisément la miséricorde qui 
sauve. C’est l’amour qui partage notre condition humaine, se faire proche, solidaire 
de notre douleur, en entrant dans nos ténèbres pour apporter la lumière.  
 
 



Page 2 sur 2 Baptême du Seigneur – A - 2026 

 
Frères et sœurs, nous avons peur d’imaginer d’une justice si miséricordieuse. 
Allons de l’avant : Dieu est miséricordieux. Sa justice est miséricordieuse. 
Laissons-le nous prendre par la main. Nous aussi, disciples de Jésus, nous sommes 
appelés à exercer la justice de cette manière, dans nos relations avec les autres, 
dans l’Église, dans la société : non pas avec la dureté de ceux qui jugent et 
condamnent en divisant les gens entre bons et mauvais, mais avec la miséricorde 
de ceux qui accueillent en partageant les blessures et les fragilités de nos sœurs et 
de nos frères, afin de les relever. Ne pas diviser, mais partager.  
 
Faisons comme Jésus : partageons, portons les fardeaux les uns des autres au lieu 
de critiquer et de détruire, regardons-nous les uns les autres avec compassion, 
aidons-nous les uns les autres. Question : suis-je une personne qui divise, ou qui 
partage ? Suis-je un disciple de l’amour de Jésus ou un disciple des commérages, 
qui divise ? Les commérages sont une arme fatale : ils tuent, ils tuent l’amour, ils 
tuent la société, ils tuent la fraternité. Soyons sincère : suis-je une personne qui 
divise ou une personne qui partage ? 
 
Prions la Vierge Marie qui a donné naissance à Jésus, le plongeant dans notre 
fragilité pour que nous puissions recevoir à nouveau la vie. Que cette Eucharistie 
nous aide à être « des sources de lumière dans le monde, une force vitale pour les 
autres personnes. Comme des lumières parfaites secondant la grande Lumière, 
soyez initiés à la vie de lumière qui est au ciel ; soyez illuminés avec plus de clarté 
et d’éclat par la sainte Trinité, dont vous avez reçu par votre baptême, d’une façon 
restreinte, un seul rayon, venant de l’unique divinité, en Jésus Christ notre 
Seigneur, à qui appartiennent la gloire et la puissance pour les siècles des siècles. 
Amen. » (Saint Grégoire de Nazianze - Bréviaire) 
 


